Mathieu 10 24-33
«Comme le maitre»

«Le disciple n'est pas au-dessus du maitre, ni I'esclave au-dessus de son seigneur. Il suffit au
disciple qu'il soit comme son maitre et a I'esclave qu'il soit comme son seigneur.»

Qui est ce disciple dont Jésus parle? Ne s'adresse t-il pas naturellement a ses propres disciples?
Et nous qui lisons cette parole retranscrite dans I'Evangile de Luc, cette parole ne nous est-elle
pas adressée a nous aussi?

Ne sommes-nous pas nous aussi les disciples de Jésus dés le moment ou nous avons choisi de
suivre son enseignement, de vivre de la bonne nouvelle de I'Evangile?

Alors si je comprends bien ces mots, le disciple n'est pas destiné a rester toute sa vie un disciple
ni un esclave a rester toute sa vie un esclave. Le disciple est appelé un jour a devenir 1'égal de
son maitre. Le disciple est appelé a devenir lui aussi un maitre.

Probléme, c'est quand la derniére fois que nous avons essayé d'étre 1'égal de notre maitre?
Quand pour la derniére fois a t-on sérieusement pensé que nous pourrions égaler le Nazaréen?
C'est difficile voire impossible. Et il y a une raison a cela.

Revenons un peu sur 1'histoire de la réception de I’événement Jésus dans le christianisme.

11y a plus de 2000 ans un juif nommé Jésus a décidé d'enseigner et de se choisir des éleves. Ces
gens , ces disciples, I'ont suivi partout ou il allait. Et avec lui ils ont proclamé la Bonne Nouvelle
et assisté aux prodiges de cet homme.

Trés vite ils ont identifié ce précheur comme étant le véritable Messie attendu par Israél. Lui ce
Nazaréen était donc le Messie, un libérateur. Mais ce n'est pas tout. Apres sa mort ils ont
commencé a parler de lui, non pas seulement comme d'un messie mais comme le Fils du Dieu
vivant.

L'expression Fils de Dieu peut signifier un grand nombre de choses différentes et d'ailleurs
chez Luc, Mathieu, Marc et Jean elle ne recouvre pas la méme signification.

Paul puis 1'Evangile de Jean vont choisir un sens précis a cette filiation, &tre fils de Dieu cela
signifie que Jésus était de condition divine.

Pourtant le Christianisme ne s'est pas arrété la dans la glorification de Jésus, il connut une
derniére promotion. En 381 lors du concile de Constantinople les termes du dogme de la Trinité
sont achevés. Désormais Jésus n'est plus juste un messie, il n'est plus simplement un Fils de
Dieu, ni méme de condition divine. Désormais par ce dogme il est Dieu lui-méme.

Et voila comment aujourd'hui nous nous retrouvons a adorer ce Jésus tel Dieu le pére, c'est lui
que désormais nous prions, c'est vers lui que montent nos intercessions et nos louanges. Jésus

le Fils de la Trinité a éclipsé le Pére, griace a l'ingénieux mécanisme de ce dogme.

Désormais imiter ce Jésus est impossible, car cela reviendrait a vouloir imiter Dieu lui-méme.



Désormais nous le regardons de toute sa hauteur ce Dieu, il est devenu l'objet de notre adoration
et comme tout ce que 1'on adore, il est devenu par 1a méme intouchable, inatteignable.

Pourtant je relis ces mots de I'Evangile aujourd'hui et c'est ce Messie lui-méme qui nous appelle
non pas simplement a une imitation mais a 1'égaler.

Alors je vous propose d'oublier un peu tout ce qui nous a été 1égué par 1'Eglise, les dogmes, le
catéchisme, tout ce que I'on a recu et que nous considérons comme allant de soi.

Je vous propose d'essayer pour quelques minutes de remonter le temps, loin treés loin:

Bien avant que le concile ne proclame la consubstantialité des modes d'existence de Dieu en
trois personnes.

Bien avant qu'il devienne évident pour tout le monde que ce Fils de Dieu était de nature divine.

Remontons en arriére avant méme que le mot Christ ne soit forgé, au moment ou il n'y avait
que lui et ses disciples.

A un moment ou il n'était rien d'autre que leur maitre.

Ca y est, vous y étes? Vous avez traversé l'espace et le temps? Vous entendez le vent qui joue
avec la poussiére?

Vous voyez le désert de Judée? J'ai eu la chance de le voir une fois, moi qui vous parle, avec
ces fantastiques couleurs orangées et son silence surnaturel. Avec son ciel bleu invincible.

Vous vous voyez dormant 13, a la belle étoile? A contempler le ciel et la voie lactée tout a fait
visible. Marchant jour aprés jour sur des kilomeétres et des kilometres sans connaitre votre
destination précise? Assis au bord du lac de Tibériade? La peau tannée par ce soleil, s'écoulant
dans l'eau turquoise?

Vous vous représentez assis dans la poussiere a écouter les paroles de ce Rabbi, vous efforcant,
patiemment, de comprendre de quoi il peut bien parler? Un étre qui ne ressemble pas a un Dieu,
pas a un étre surnaturel, juste un homme possédant un tel charisme, une bonté si puissante
qu'on pourrait presque la palper, un guide qui nous inspire une confiance inébranlable. Le Fils
de I'Homme.

Alors maintenant que nous sommes en condition, repensons a ces paroles que nous avons lues,
comment pourrions-nous égaler cet homme-la, cet étre prodigieux?

Attention certains ont déja essayé d'imiter Jésus, certains ont cru que l'imitation de leur maitre
résidait essentiellement dans ses souffrances, et notamment dans sa mort sur la croix. Ceux-la
ont vu dans la douleur la rédemption, dans la culpabilité et la haine de soi, le vrai chemin
menant vers Dieu. Une pile imitation, une douloureuse imitation.

Pourtant le Nazaréen n'a pas cherché pas a étre imité, il nous I'a dit, clairement. Il voulait
simplement que le disciple égale le maitre. Je doute que nous soyons jamais capables d'égaler

ses miracles, méme les prophétes de la Torah n'ont pas accompli de si grands prodiges.

Non, alors que pouvons-nous égaler chez ce maitre ?



Eh bien peut-étre et tout simplement son enseignement. Apreés tout un maitre ca enseigne, des
disciples ca écoute et ¢a essaie de comprendre et de mettre en application un enseignement.

Le probleme c'est que pour nous chrétiens cette vérité proclamée par Jésus est devenue un
dogme.

Un dogme voyez-vous c'est comme un Dieu, c'est intouchable, on ne le modifie pas, on ne le
discute pas. On y croit, on y obéit. Un dogme fait de nous un esclave qui doit se contenter
d'imiter ce qu'on lui a demandé, dans la crainte servile de la loi divine. Un dogme peut nous
paraitre mort, lorsque plus personne n'y croit, lorsqu'il est si loin de nous et de nos
préoccupations que nous ne pouvons plus ressentir la moindre empathie pour lui.

Pourtant la vérité du Nazaréen, son enseignement, est quelque chose de vivant, d'existentiel, et
je le crois d'universel. Non pas parce que ce serait une vérité qui dirait a chacun ce qu'il doit
accomplir au pied de la lettre, mais simplement parce que cette vérité-la nous touche, nous
concerne, parce qu'elle provient de la vie elle-méme et qu'elle nous unit a elle.

Lorsque ce Rabbin juif nous demande par exemple de ne pas juger, c'est pour que nous nous
souvenions que Dieu ne nous juge pas, qu'il nous fait cette bénédiction de ne pas nous juger de
ne pas nous résumer a une action, a un instant de notre existence.

Il nous laisse le bénéfice du doute sur notre capacité a changer. Ce Jugement me parle parce
qu'il me relie a Dieu, il me fait me souvenir de lui, de sa griace, de son amour et alors dans mon
esprit ce Dieu devient parfaitement concret, présent et vivant.

Ce jugement me rappelle que moi aussi j'ai été jugé, que j'ai jugé et que tout cela n'est pas
agréable. Je me rappelle de ce que j'ai ressenti, la colere, 'incompréhension, la honte. C'est
impossible que ca ne me parle pas, impossible puisque tout étre humain spontanément juge et
préjuge.

Mais ce qui va étre intéressant ici, ce n'est pas tant de savoir ce que Jésus a fait, lui, de ce
précepte, de cette doctrine.

Ce qui est intéressant c'est comment moi aprés l'avoir compris je vais 1'appliquer, comment je
vais la réinterpréter et peut étre y voir un aspect nouveau. Enfin comment moi je vais 2 mon
tour la transmettre cette doctrine a autrui, et voila qu'en la transmettant je deviens moi aussi
pour quelqu'un d'autre, un maitre.

Pas un moralisateur hypocrite qui n'est pas concerné par ce qu'il dit, non un maitre qui essaie
honnétement de vivre d'une doctrine, un maitre qui I'a digérée cette doctrine, a tel point qu'il
va l'enrichir et lui apporter quelque chose, a tel point qu' il va la transformer.

Et c'est ainsi que 1'enseignement reste vivant en passant de maitre a éléve, lorsque le disciple
devient le maitre, et que le maitre découvrant la nouveauté apportée par son éléve redevient un
disciple lui-méme. Dans cette relation collective, bienveillante et exigeante, nous maintenons la
vie de la doctrine. Nous nous souvenons du caractére vivant de cet enseignement.

Si le dogme fait de nous des esclaves, la doctrine fait de nous des maitres et des créateurs, elle
nous invite a la créativité et a la transmission. Si le dogme est, de mon point de vue, une réalité
mortifére qui n'existe que par le régime de la peur et de 1'autorité, la doctrine trouve son
accomplissement dans le rapport évolutif de 1'éléve et du maitre, dans ’interprétation, la
métamorphose et la liberté. La doctrine fait de nous des hommes libres, qui devons penser par
nous-mémes et trouver le moyen de créer et de transmettre ce que nous seuls sommes capables



de transmettre.

D'ailleurs je trouve intéressant de constater que le mot dogme en grec signifie ce que nous
devons croire sans forcément le comprendre, alors que la doctrine signifie un enseignement que
nous devons comprendre afin d'y adhérer.

Le mot enseignement en hébreu se dit Irah, et c'est aussi le verbe jeter
! Parce qu'un enseignement pour les hébreux ¢a se jette. Je me suis longtemps demandé ce que
cela pouvait bien vouloir dire.

Eh bien c¢a veut dire que lorsqu’un maitre transmet son enseignement ce dernier ne lui
appartient plus, il y renonce, il le jette. Ce que cette doctrine va devenir, cela ne lui appartient

plus. Il prend un risque qu'il accepte pour maintenir vivant la transmission de sa pensée.

Jésus a pris un risque en nous transmettant son enseignement, il a pris le risque de le voir trahi,
et il faut bien reconnaitre que ce fut essentiellement le cas.

Pourtant en prenant ce risque il nous a considérés comme ses égaux, il nous a montré ce que
signifiait la liberté, la créativité, et la responsabilité.

Le Ressuscité nous a montré son chemin, il nous a invités a le parcourir mais désormais quel
sera le notre?

Amen.



