Bethlehem
Mathieu 2- 1-8

Epiphanie, cela signifie en grec littéralement : La lumiére qui est au-dessus. On a traduit cela par
manifestation divine ou révélation divine. Mais moi je préfére ce sens originel grec, cette lumicre qui
vient du dessus. Cette lumicre qui a, par le biais d'une étoile averti les mages d'une naissance que
personne n'attendait plus.

Et effectivement en ce temps de 1'Epiphanie, j'aimerais méditer avec vous cet Evangile de Mathieu
extrémement intéressant.

Cette histoire nous la connaissons bien, car nous l'avons lue et relue. Mais ainsi que le fait remarquer

le professeur Elian Cuvillier dans la derniére revue ETR, quelquefois nous passons a coté de
l'essentiel, y compris avec les textes que nous pensons maitriser et particulierement celui-ci.

Des mages prévoient la naissance du Messie grace a 1'observation des astres et ils vont a Jérusalem
pour l'adorer. Probléme ils ne savent pas ou exactement va naitre ce sauveur. Il est intéressant de
constater que ces mages se retrouvent dans une situation tout a fait humaine qui bien souvent est la
nbtre. Nous sentons bien la présence de Dieu, quelquefois méme nous vivons des moments
d'illumination, d'épiphanie, comme ces mages au contact de 1'étoile, mais nous ne savons pas
exactement ou se trouve précisément Dieu, nous ne le comprenons pas totalement.

Le lieu de sa présence exacte nous échappe souvent. Ainsi notre relation a 1'Eternel ressemble souvent
a ce rendez-vous, apparemment manqué, du Cantique des Cantiques, dans lequel les deux amoureux
se cherchent et se manquent la plupart du temps. Sauf que le paradoxe de cette relation que nous
appelons la foi, c'est que c'est la nature méme de la foi que de vivre du manque.

La présence divine n'est pas une présence pleine et omniprésente qui nous écraserait de sa perfection.
Non c'est une présence qui évolue dans une certaine forme d'absence. Et dans cette absence, dans
cette inconnue jamais totalement maitrisable, se vit la magie de la foi. Ce manque qui crée en nous le
désir de Dieu, la recherche de sa vérité. Et donc c'est cela méme que 1'on pourrait déplorer qui fait
exister la foi. De plus cet espace, ce flou qui existe en nous et qui constitue 1'essentiel du chemin de
la foi, est ce qui nous permet de nous exprimer, d'exister par nous méme, et donc de développer notre
étre. L'espace entre nous et Dieu n'est pas la preuve d'un abandon, il est au contraire la condition de
I'amour qui nous permet d'exister et de mener une vie authentique.

Mais revenons a nos Mages ; ils arrivent aupres d'Hérode qui tout roi qu'il est n'était absolument pas
au courant de cet événement cosmique, et il interroge les professionnels de 1'écriture et des prophéties
afin de savoir ou ce fameux Messie est susceptible de naitre.

Et je vous propose de relire ce que les prétres disent a Hérode. Alors rappelons nous que cette citation
est tirée d'un prophete, le prophete Michée au chapitre 5, verset 2. Et voici donc cette citation d'apres
ces scribes :

« Et toi, Bethléem, terre de Juda, tu n’es certes pas le dernier parmi les chefs-lieux de Juda, en effet,
de toi sortira un chef, qui sera le berger de mon peuple Isra€l.»

Cette citation nous la connaissons bien et pourtant il y a quelque chose d'étrange. C'est que Mathieu
a modifi¢ la citation originale de Michée: voici la version que vous pouvez lire dans le premier
testament:



«Et toi, Bethléem Ephrata, petite parmi les milliers de Juda, de toi sortira pour moi celui qui doit étre
dominateur en Israél, et son origine provient des temps anciens, des jours éternels.»

Est-ce que vous avez entendu la différence?

Chez Mathieu nous lisons : Toi Bethléem tu n'es certes pas le dernier parmi les chefs lieux de Juda,
alors que Michée dit exactement l'inverse: Tu es petite parmi des milliers de Juda.

Autre différence: I'Evangile dit : en effet de toi sortira un chef. Alors que Michée lui dit : de toi
sortira.,,,

Mathieu a rajouté une locution adverbiale, en effet, pour intensifier I'idée que c'est bien de
Bethléem que devait sortir le Messie et que cela est tout a fait normal.

Derniére différence enfin, la fin de la citation est totalement effacée: son origine provient des temps
anciens des jours éternels.

Voici trois grandes modifications qui modifient totalement la citation initiale de Michée. Pourquoi
donc?

Je me suis dit que peut-étre Mathieu ne cite pas la Bible hébraique et qu'il se contente de citer la
traduction grecque des Septante, mais non, la Septante dit exactement la méme chose que la version
hébraique. Ce n'est donc pas une erreur de traduction, c'est bien un choix de la part de I'évangéliste :
il a délibérément modifié la citation originelle.

Mais pourquoi a t-il fait cela au risque de totalement dénaturer la parole du prophéete Michée?
Alors on va étre honnéte trente secondes personne ne sait pourquoi Mathieu a fait cela.
Par conséquent on ne peut que faire des hypotheses sur cette modification.

Il est possible que Mathieu veuille donner de l'importance a Bethléem parce qu'elle est la ville
d'origine du Messie, il aurait donc modifié le verset 2 de Michée afin d'expliquer I'importance de
cette ville apparemment sans importance. Sauf que cela ne colle pas avec I'omission de la fin de la
citation.

Si Mathieu veut faire coller la prophétie de Michée avec la naissance de Jésus a Bethléem pourquoi
ne pas citer la fin ? « Son origine provient des jours antiques, des jours éternels.» C'est du pain béni
pour Mathieu s'il veut démontrer que la naissance du Christ était annoncée chez Michée, pourquoi
se priver de cette partie de la prophétie ?

Eh bien moi je crois que Mathieu n'a pas modifié cette prophétie pour augmenter l'importance de
Bethléem, non il le fait dans un but narratif bien précis.

Michée annonce un Messie qui va jaillir d'une ville a priori sans importance, petite, minuscule.
L'hébreu Tzahir: signifie petit mais aussi méprisable, minoritaire.

Bethléem n'est pas seulement petite parmi Juda, elle est sans importance. Pourtant c'est cette ville
I3, la plus petite, la plus méprisée, que Dieu choisira pour faire apparaitre un libérateur, puissant qui
dominera Israél. Et rajoute-t-il son origine provient des jours antiques, des jours éternels.



Le mot utilisé pour antique est le mot Quédém qui veut dire aussi I'éternité. Ainsi nous pouvons
traduire ainsi, son origine provient de I'éternité, des jours éternels.

Ce Messie ne vient pas d'une époque ancienne, il vient tout droit de I'éternité, il vient de Dieu. Son
origine ne provient pas simplement de notre monde, elle est d'origine divine. Ce Messie provient de
Dieu lui-méme.

Ce que Michée annonce c'est un Messie que personne n'attendait, qui jaillit de 1a ol on ne I'attend
pas a un moment ou on ne l'attend pas, et son origine est inconnue et incompréhensible aux yeux
des hommes.

Ce Messie échappe a toute logique humaine, tout comme son message, tout comme son action. Il
échappe au domaine humain, au pouvoir humain et finalement c'est lui qui dominera car il incarne,
lui, la vraie puissance.

Voici ce qu'annonce Michée, mais les pharisiens a qui s'adresse Hérode, eux ne comprennent pas
cette prophétie, ils ne comprennent pas cette écriture. Pas plus qu'ils ne comprennent les
événements qui sont censés se dérouler sous leurs yeux, pas plus qu'ils ne se déplaceront pour
adorer le Messie alors méme qu'ils en annoncent le lieu de naissance.

Non, ils veulent juste satisfaire Hérode, qui va déceler dans la naissance de cet enfant un ennemi a
abattre. Non pas un Messie mais un autre roi, un prétendant a détruire.

Alors, mécaniquement ils font ce que leur demande Hérode, sans aucune implication personnelle.
Ils vont en plus, afin de satisfaire Hérode, afin que leur prédication ne laisse pas de place au hasard,
trafiquer la citation de Michée.

Afin de la présenter non pas comme une prophétie mystérieuse, mais comme une évidence.

Cette annonce qui concernait un Messie échappant au regne humain, devient un roi annoncé
naissant dans une ville prestigieuse. Ces scribes ne font que défendre leur peau, ils ne veulent pas
contrarier Hérode. lls ne font que protéger leurs intéréts personnels.

Et le fait qu'a cause d'eux un enfant innocent sera certainement exécuté, car oui on trouve toujours
un enfant bouc émissaire quelque part, si I'on cherche bien, le fait que cet enfant Ia mourra a cause
d'eux ne les perturbe pas.

Voici de quoi témoigne Mathieu, non pas d'un événement réel et historique ; nous n'avons aucune
trace archéologique de cette volonté d'Hérode de tuer les nouveaux-nés juifs, et Luc n'en parle pas
non plus. Non Mathieu ne parle pas d'histoire mais de la faiblesse humaine.

Non Mathieu ne nous parle pas d'histoire, il nous raconte notre histoire a chacun d'entre nous, a
nous lecteurs qui pouvons nous aussi lire sans comprendre, voir sans étre concerné, et interpréter
en trahissant le texte pour notre propre satisfaction.

C'est pour nous que Mathieu prononce cette mise en garde. Il y a deux mille ans un Messie, la
lumiere du monde, est né dans l'indifférence quasi-totale. Une fois adulte il a décu les attentes de
ses contemporains, il n'a pas été ce roi, ce dominateur politique. Il est mort de fagcon infamante et
surprenante et tous I'ont abandonné.



Et pourtant sa naissance, d'apres Mathieu, était annoncée pour peu que I'on se soit donné la peine
de lire, son enseignement était limpide pourvu que I'on se soit donné la peine d'écouter, et sa mort
a mené a l'une des plus grandes victoires pour peu que I'on sache regarder..

Voici donc ce qu'est pour Mathieu I'Epiphanie, une lumiére venue d'en haut, un Messie venu d'en
haut, venu réveiller nos consciences, et manifester le Royaume parmi nous. Ce Messie venu pour

éclairer et purifier notre relation a Dieu et aux hommes, et dénoncer nos interprétations mortiferes.

Amen.



