Jean112- Luc 2,1-8

Qu'est-ce que c'est, Noél ? Au fond, que célébrons-nous durant Noél ? Le Christianisme n'a pas
toujours jugé cet événement important. Nous pensons que les premiers chrétiens ne célébraient
pas la naissance du Christ.

En réalité notre religion chrétienne s'est intéressée a la fin de 1'histoire du Christ plus qu'a son
commencement. Tel Paul, vantant les magnificences de la Croix et de la Résurrection, le
Christianisme s'est caractérisé par son affirmation d'un Messie souffrant et ressuscité.

L'idée méme de Fils de Dieu semble avoir son commencement lié a la Croix. En effet c'est par
son obéissance a Dieu que Jésus aurait été ressuscité, et c'est ainsi qu'il serait devenu le fils de
Dieu.

Il faut attendre un peu pour que I'on commence a s’intéresser de pres aux conséquences de
I'Incarnation, notamment avec ’apparition de ’Evangile le plus tardif, I’Evangile de Jean.

Et c'est de cela en fait que nous parle Noél, de I'Incarnation, de cet enfant divin qui nait dans
un monde d'hommes.

Et je crois que c'est presque plus important que la Croix cette idée de 1'Incarnation, car ainsi
que nous allons le voir il y aura un avant et un apres Noél. Il y aura une facon différente de
concevoir Dieu aprés cela, une facon différente de vivre sa religion.

Mais commencgons par le commencement : le texte de Mathieu et son récit de la naissance du
Christ va décrire une phase de transition, comme une sorte de pont entre la tradition juive et
ce qui deviendra plus tard la foi chrétienne.

Ce récit de Mathieu insiste bien plus que Luc sur le sens de 1'Ecriture, et sur le rapport a
I'Ecriture. En effet, dés le début Mathieu convoque la Torah pour en rappeler les prophéties.

Mais il ne se contente pas de citer les Ecritures, il montre comment elles sont interprétées par
les spécialistes de 1'époque et quel est le rapport que 1'on avait a ces derniéres.

En effet, I'histoire commence par des Mages paiens, qui ont déduit de leur science astrologique
la naissance du Messie. Eux ne se référent a aucun texte, aucun dogme, leur livre c'est la nature.
Et ils semblent capables de lire aussi clairement dans le ciel que nous dans un dictionnaire.

Ce rapport immédiat aux forces primordiales de la nature tranche avec le rapport que les
scribes ont, eux, a Dieu.

Lorsqu'on les convoque afin de déduire le lieu de naissance du Messie, eux qui ont été incapables
de prédire la date et de voir les signes célestes, ils sont capables de montrer toute la science de
leur exégese. Ils sont tout a fait capables de trouver le lieu par une connaissance parfaite des
prophéties et des écritures.

Mais, chose incroyable, ils semblent trés peu concernés par leur propre découverte. Alors qu'on
leur annonce la naissance du libérateur d'Israél, I'envoyé de leur Dieu, et alors qu'ils ont tres
raisonnablement deviné le lieu exact de cette naissance, ils ne font absolument rien.

IIs ne se déplaceront pas pour rendre hommage a leur sauveur, et contrairement a Hérode qui
prend cette prophétie trés au sérieux, ils ne semblent méme pas y croire.



Pourquoi ? Eh bien en réalité leur systeme de lecture de la Torah qui est normalement source
de salut, pour eux, reste trés loin d'eux, il est superficiel, cela ne les touche pas, ne les concerne
pas. IIs semblent vivre leur religion comme si cette derniére était extérieure a eux.

Dieu ne semble présent que de facon rituelle, et conceptuelle dans leur vie. Mais on n'en perc¢oit
aucune trace dans leur existence. Nous ne voyons nulle part leur foi.

Pour résumer, je dirais que Mathieu montre, au travers de ces pharisiens, une religion vécue
de facon dogmatique et tout a fait impersonnelle. Comme une sorte de mécanique qui
fonctionne bien, et qui nous assure un salut, mais un salut qui ne nous transforme pas, qui ne
nous change pas.

Ainsi, Jésus recevra les seuls hommages de Mages paiens, isolé et ignoré de tous, sauf d'un roi
9 9 9
juif qui a projeté de le faire disparaitre.

Voici une maniére de vivre sa religion et sa foi. Dans ce systéme, la Torah est la parole de Dieu,
sacralisé et sainte, et pourtant le souffle de cette parole ne semble plus actif. La lettre est devenu
une lettre morte.

Mais la naissance du Christ va changer cela et c'est ce que va tenter d'expliquer le fameux
prologue de Jean au travers de sa verve magnifique.

« Au commencement était la Parole et la Parole était avec Dieu et la Parole était Dieu. Elle était
au commencement avec Dieu. Toute chose a été faite par elle, et rien de ce qui existe n'existe
sans elle. En elle était la vie et la vie était la lumiére des hommes. »

En quelques mots Jean remet en question tout le systéme précédent. Ce n'est plus
I'interprétation de la Torah qui va définir la vie, c'est la vie qui va réinterpréter la Torah.

Dieu n'a pas a étre déduit du texte, il n'est pas un concept que 1'on peut manier et utiliser, dans
lequel nous sommes libres de croire ou non.

Que nous croyons en lui ou pas, nous avons été crées par lui, il est notre origine, et c'est de lui
que nous tirons notre existence. Mieux dira Jean : Cette parole qui nous a crées et que nous
n'avons pas créee, est ce qui nous rend véritablement vivants, que nous le voulions ou non.

Jean va donc inverser la place et la signification de ce qu'est la parole de Dieu. La parole de
Dieu désormais n'est plus la Bible, car la vraie parole de Dieu, le Logos divin pré-existe a tout.

La parole de Dieu, c'est ce verbe, dont Jean va dire qu'il s'est incarné dans un homme, un
homme qui est venu et a vécu parmi nous.

En d'autres termes, a partir de ce prologue, la Bible n'est plus la parole de Dieu, elle est
simplement le témoin de cette parole. Car la parole de Dieu c'est le Christ, le verbe incarné.

Cela a une implication trés simple : il ne suffit plus d'étre spécialiste de la Bible pour trouver
Dieu, car la Bible ne fait que témoigner de cette parole. Pour vivre de cette parole, pour trouver
Dieu, il faut encore autre chose. Jean va nous dire qu'il faut la recevoir.

Bien siir que 1'on continuera a lire la Bible et que 1'on fera cela collectivement, mais la Bible
n'est que le réceptacle de la Parole, elle n'est pas la Parole.



Qu'est-ce que cela veut dire de recevoir la Parole de Dieu ? Jean répond encore trés clairement :

« 11 est venu chez lui, et les siens ne 1'ont point accueilli. Mais a tous ceux qui l'ont recu, il a
donné le pouvoir de devenir enfants de Dieu, a ceux qui croient en son nom, lesquels ne sont
point nés du sang, ni de la volonté de la chair, ni de la volonté de I'homme, mais de Dieu. »

Pour bien comprendre de quoi I'on nous parle, il faut comprendre ce que veut dire en grec le
verbe accueillir. Il ne s'agit pas juste d'accueillir chez soi, comme on héberge un invité qui
viendrait dormir chez soi. Non.

Vous pouvez héberger quelqu'un chez vous sans vous sentir proche de lui, de la méme maniére
vous pouvez accueillir quelqu'un le dimanche dans ce temple, et ne pas vous sentir proche de
lui.

Le verbe accueillir en grec, Paralambano, signifie accueillir, mais aussi et surtout, prendre
contre soi, prés de soi.

Accueillir, cela veut dire accueillir en vous, c'est synonyme d'aimer. Et c'est pourquoi toute cette
question de I'amour du Messie est tellement importante chez Jean.

Pour que Dieu puisse produire des effets en nous, pour que nous puissions vivre de sa vie et
nous en trouver transformés, il faut I'accueillir en nous mémes. C'est a dire se sentir proches,
se sentir concernés, c'est a dire 1'aimer.

Et c'est a cette condition que va se produire en nous quelque chose de nouveau, notre foi en
Dieu va changer. Il ne s'agira plus de croire en Dieu, c'est a dire de débattre intellectuellement
de I'existence de Dieu ou non. Il s'agira d'étre en lien avec lui, il s'agira d'avoir une relation
existentielle avec Dieu.

Comment fait-on cela ? Serait-ce comparable a une amiti¢ humaine ? A une forme de relation
humaine ?

Pas vraiment. Car quand certaines églises ont valorisé les émotions et affirmé qu'il était
important d'aimer Dieu plus que sa propre vie, en faisant de Dieu, une sorte de Papa, d'ami, de
copain, ces Eglises ne se sont pas rendu compte qu'elles ont un peu trop vite commis un
anthropomorphisme.

Cet amour dont Jean parle ce n'est pas juste des émotions, ce n'est pas juste un sentiment c'est
d'abord et surtout une prise de conscience qui va mener a la gratitude.

Accueillir Dieu c'est comprendre que nous ne sommes pas nés juste d'un vouloir humain comme
le dit Jean, mais qu'en fait de toute éternité nous sommes des enfants de Dieu.

Car notre véritable origine c'est 2 Dieu que nous la devons.
Croire que Jésus est le fils et la parole de Dieu, ce n'est pas croire que subitement Dieu est

devenu un homme, mais c'est croire que I'Esprit de Dieu a habité cet homme la.

Ainsi que le dit le prophéte Esaie :



« Voici mon serviteur, celui que je soutiendrai, mon élu qui plait 2 mon ame. J'ai répandu mon
esprit sur lui, il fera jaillir la justice pour les nations.

Et c'est cet Esprit Divin qui va permettre a ce Messie de nous conduire vers Dieu, et de réaliser
notre véritable origine, de changer notre relation a ce Dieu, 2 nous-méme, et a ce monde. C'est
ce Messie qui va nous guider vers I'amour véritable.

Nous pas un amour qui se plait a ressentir la puissance de ses émotions, ¢a c'est du romantisme.
Ni un amour qui n'existe que parce qu'il espére en tirer quelque chose : ¢a c'est de l'utilitarisme.

Un amour qui aime simplement par gratitude, parce qu'il comprend qu'on lui a déja tout donné.

C'est le vrai sens de Noél, d’accueillir le Fils, 1a Parole, la vraie lumiere parce qu'il nous
rappelle que ce Pére céleste nous a déja tout donné.

C'est le sens du geste des Mages, qui ne font rien d'autre qu'exprimer leur reconnaissance et
qui s'en vont sans un mot.

Et c'est enfin le sens de l'Incarnation : d'éveiller en nous un amour filial, une relation
d'existence a existence qui a le pouvoir de nous transformer totalement.

Amen.






